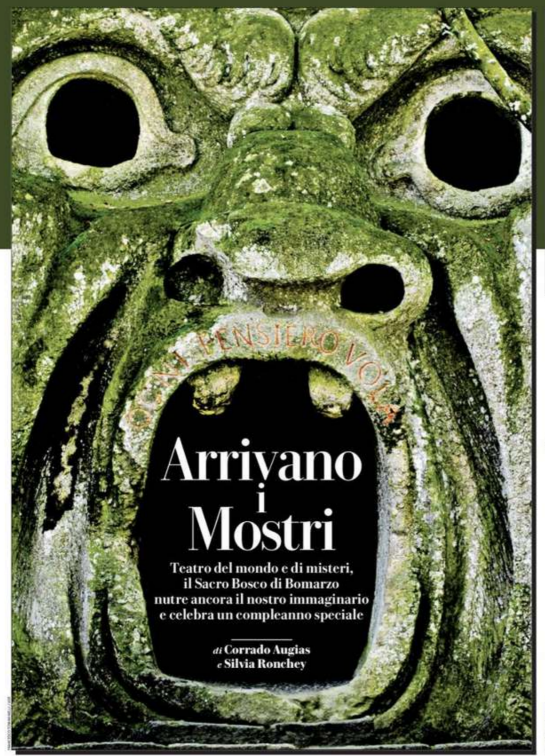
la Repubblica

Numero 342



## SCRIVONO PER NOI

Luca Barbarossa Alessandro Bergonzoni Giancarlo De Cataldo Paolo Di Paolo Nadia Fusini Antonio Gnoli Maurizio Maggiani Mariarosa Mancuso Stefano Massini Saverio Raimondo Nadia Terranova

Social network

## TikTok

Leggiamo insieme "Cime tempestose"

di Sara Scarafia

Libri

# Maestri

Conan Doyle e Mark Twain si confessano

di Michele Mari

La Bocca del Tartaro, dove si entra per purificarsi, è il simbolo del Bosco di Bomarzo, nel Lazio: all'ingresso si legge la scritta "Ogni pensiero vola"





# I misteri Quel bosco è il gran teatro del mondo

di Silvia Ronchey

ll'inizio del Seicento un grande filosofo inglese, Francis Bacon, scrisse un'opera intitolata Novum Organum nella quale elencò le false nozioni che impediscono alla mente umana di vedere le cose come sono. Seguendo Platone, immaginò questi errori come sorta di statue che ingombrano l'intelletto e si frappongono alla retta visione, simulacri collettivi da abbattere per sgombra-

tue che ingombrano l'intelletto e si frappongono alla retta visione, simulacri collettivi da abbattere per sgombrare la prospettiva a ogni ricerca di verità. Li chiamò idola,
idoli. Agli idoli della tribù, della spelonca, e del foro, ossial pregiudizi degli antenati, a quelli individuali e a quelli
creati dalla convenzione del linguaggio, aggiungeva, ultimi ma non meno importanti, gli idola theatri. Dove quest'ultima parola era usata nell'accezione propria del tempo: era "teatro" l'esposizione sistematica di una visione
del mondo; per Bacone sempre fittizia, ossia non corrispondente alla verifica empirica, ma «rappresentata su
una scena al modo di una fabula». Lungo il Rinascimento
e ancora in età barocca theatro era spesso un libro, un manuale scientifico o filosofico o anche mistico-esoterico,
destinato a esporre con ricco corredo di immagini una visione del mondo. Ma poteva essere anche un luogo fisico,
in cui la visione in oggetto venisse dispiegata in modo,
per l'appunto, concretamente visivo.

Come il Sacro Bosco di Bomarzo: una visione del mondo, gremita di concreti idola, statue di peperino, la pietra locale, derivate da massi erratici preesistenti e scolpiti in loco a raffigurare divinità e simboli pagani, segni zodiaca, fingure che spaziano negli universi esoterici, dall'olimpo allo zodiaco, dalla non-lingua dei geroglifici, primo e ultimo dei misteri egizi, al linguaggio segreto dei tarocchi, eredità del dualismo manicheo; visione ficta, se non fittizia, che il colto e disilluso nobiluomo Vicino Orsini per tutta una vita si dedicò a creare scavando ed edificando la sua terra argillosa, ai margini delle tenute cardinalizie del viterbese ricche di frivoli onori e corruttibili allori; un thearos simbolico e cosmico che esibisce al suo ingresso, per l'appunto, un teatro di pietra, volutamente impraticabile se non in quanto simbolo ed effigie del più vasto teatro debosco; "sacro" come il hucus che gli antichi dedicavano al culto delle divinità e in cui queste si manifestavano, e insieme perché tale è l'idea dalla quale scaturisce, Perché l'esoterica topografia del Sacro Bosco di Vicino Orsini, che può ad alcuni ricordare le analoghe rèveries architettoniche dell'esoterismo neopagano rinascimentale o i coevi artifici manieristi di certe ville aristocratiche, dalle une e dagii altri si differenzia per un preciso motivo; quello che scenograficamente allestisce e dispiega nella scoscesa piramide mistica del giardino è un vero e proprio, coerente manuale di neoplatonismo, una trattazione metafisica trasferita nela realtà fisica direttamente dalle pagine di un libro. Il libro è L'idea del theatro di Giulio Camillo, detto il Delminio, pubblicato postumo nel 1550, sei anni dopo la sua morte, ed è noto agli studiosi degli ambienti magici del neoplatonismo rinascimentale di cui Camillo, intellettuale di ambigua quanto vasta fama, interlocutore di Erasmo, esaltato dagli adepti della vague egizia rinascimentale, amato da Ariosto e Tasso, Lorenzo Lotto e Tiziano, era esponente. Il

Erme e Sfingi,
mitologia greca
e culti egizi
Oriente e Occidente
si fondono
nel programma
iconografico che fu
ispirato dall'umanista
cinquecentesco
Giulio Camillo

### ► Le sculture

Dall'alto in senso orario: l'eterna lotta tra il bene e il male incarnata da Ercole che squarta Caco a mani nude; la testa di Proteo, rappresentata da una gigantesca maschera dalla bocca spalancata; la Furia con corpo di donna e coda di serpente e infine il Drago alato che combatte con altre belve

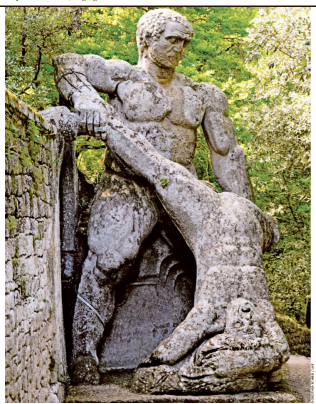
fatto è che il platonismo, «ideologia dell'eversione europea» nelle parole di Eugenio Garin, rinasce col rinascimento a cominciare dal trasferirsi armi e bagagli nella Firenze medicea, durante il Concilio d'Unione del 1438-39, dei grandi platonici bizantini e in particolare di Giorgio Gemisto Pletone, scolarca dell'Accademia platonica di Mistrà nonché di fatto caposcuola di quella che sarà l'Accademia di Ficino e probabile primo "gran maestro" di quella sorta di massoneria o protomassoneria italiana, che continuando l'antico "ordine pitagorico" trasmesso dai platonici bizantini si salderà in seguito, secondo le ricostruzioni di

Jean-Baptiste Ragon, a quella inglese e scozzese. Anche per questo, da lì in avanti, non solo l'autentica filosofia di Plotino e dei suoi seguaci conquisterà i veri e propri filosofi, da Cusano a Bruno, ma una versione vulgata, esoterica e sincretistica, ibrida e credula, diciamo un po' new age del cammino di purificazione dell'anima e del suo accesso a un livello superiore di coscienza affascinerà un ambiente vasto e vagamente sottoculturale di poeti eprelati, artisti e mecenati, studiosi squattrinati e ricchi amateur, che vi scorsero la possibilità di trasporla, per dirla con Bacone, in fabulae visivamente illustrabili, facili da comprendere, capaci di mettere d'accordo devoti cristiani e liberi pensatori, uomini di chiesa e d'arme, cultori della neonata editoria a stampa e architetti di giardini, nella complicità iniziatica di un insegnamento metafisico "segreto" dalle immediate, ben condivisibili in quanto universali e tutto sommato elementari implicazioni etiche. Appunto un theatrum in sensohaconiano

Divinità e pianeti e divinità come pianeti, Giove, Nettuno, Venere. Figure egizie e olimpiche, etrusche e italiche, con vibrazioni misteriche e risonanze indoiraniche: Erme e Sfingi, Furie e Arpie, Sirene e Gorgoni; Iside e una madre Cibele quasi indù, con il suo carro trainato dai leoni; il simulacro di Pan, ora illeggibile e riverso, con cui doveva aprirsi, nella Colonna del Sole, il grado della Deificazione. Loci che sono topol letterari e insieme veri luoghi: l'Antro delle Ninfe, la Bocca del Tartaro, il Vello d'Oro, il Tempio, la Casa Pendente. E sempre più, salendo, le bestie: Cerbero e Pegaso, il Drago e l'Elefante, una Tartaruga medicea (festina lente) quasi taoista. La perfetta corrispondenza di immagini e simboli dell'Idea teosofica del Theatro di Camillo con quella architettonica del giardino di Orsini non stupisce chi, come Antonio Rocca, ha ricostruito minutamente la biografia del secondo, a partire dalla probabile frequentazione giovanile del primo nella cerchia veneziana di una potenza culturale come Gabriele Giolito, uno dei primi grandi stampatori italiani. Il mondo che ruotava attorno al colto, eterodosso, carismatico Giolito a Venezia era costituito anche dai curatori di quei testi sacri in più sensi all'esoterismo rinascimentale, di cui l'editore forniva prime edizioni in lingua italiana e dai suoi autori: una giolitina del Theatro di Camillo uscì nel 1552, nel 1561 Giolito pubblicò, tradotto da Girolamo Muzio, il suo Avalos, che si chiude, per l'appunto, con la menzione di una paratate attaro Sacre Resea.

zione di un parlante, eterno Sacro Bosco.

La struttura del giardino di Vicino Orsini e quella del theatro di Giulio Camillo is corrispondono in ogni loro parte; quindi, lungi dall'essere una bizzarria grottesca, un parco di monstra appunto, amabile magari proprio per la sus folle gratuità, è un luogo di precisione sacrale, un hucus oracolare dove la mappa del cosmo si dispiega mostrando l'emanarsi dell'energia divina dal mondo sovraceleste a quello sublunare attraverso le sette regioni celesti dei pianeti e i sei gradi di sviluppo dell'energia cosmica nel microsmo umano, identificabili nei sei giorni della creazione, secondo il sincretismo tipico della voga teosofica e ricorrente nella tradizione ermetico-cabalistica rinascimentale studiata da Frances Yates. Le sephirot della Cabala e la prisca









theologia, la sapienza caldaico-zoroastriana, i Geroglifici di Orapollo, la rivelazione di Ermete Trismegisto si intreccia no con il bizantino "ordine pitagorico", l'Uno di Plotino con il Dio cristiano, in un bric-à-brac dove astri e miti, figure zodiacali ed elementi alchemici, allegorie omeriche, misteri ellenici e arcani dei tarocchi si fondono e producono — cosa? Un giardino assurdo, dove l'exitus finale, contraposto all'adrius teatrale, è tuttavia il disincanto, la pietrificazione dello sguardo dinanzi alla crudeltà e follia della vita sublunare, il farsi statua del giardiniere-demiurgo, vicion Orsini, che alla fine della vita e a margine della pirami-

de si autorappresenta come Eracle, l'eroe dalle molte fatiche, colto nel momento in cui si strappa la camicia avvelenata di Nesso consegnata dall'ignaro Lica e sopporta l'agonia sradicando alberi, impotente dinanzi alla morte per la prima volta nella sua vita semidivina.

prima volta neua sua vita semiotivina.

A Vicino Orsini la «contemplazione delle cose inferiori e superiori» predicata dall'ambiguo quanto mitico maître à penser della sua giovinezza non basta più. Immerso – per citare le sue parole – in una vita melanchonicha in cui il solo piacere possibile è l'epicureo «carere di dolore» di modo che, non havendo né piacere né dolore, l'homo diventerà una

statua, termina la sua vita disincantato non più solo dalla politica, dalla religione o dalla guerra, ma dalla stessa cultura o quanto meno dalla stessa costruzione culturale – ennesimo theatrum baconiano – in cui ha creduto, ma alla quale infine non crede più, vedendola per quello che in fondo è stata: un gioco ingannevole dell'intelletto, impotente di fronte all'imperscrutabilità del mondo e alla messinscena della vita, palcoscenico in cui ci ritroviamo catapultati a recitare la nostra parte senza conoscere il copione e senza neanche una prova.